
Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 1

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

doc. PhDr. Jozef Pauer, CSc. ORCID
Anotácia: Premýšľanie nad Aischylovou tragédiou Prikovaný Prométheus v kontexte reflexie
deštruktívnych aspekov pôsobenia oligarchických princípov v usporiadaní súčasného sveta. V
Aischylovej interpretácii sa z mýtu o Prométheovi stáva dráma s ostrím tragického rozporu, v
ktorej sa Prométheova krádež ohňa ukazuje nielen ako uľahčenie života ľudí, ale aj ako
počiatok neobmedzenej ľudskej tvorivosti i tragédie kultúry. Autor s vedomím potreby
inscenácie na niektorej z našich divadelných alebo televíznych scén spolu s politickým
aspektom interpretácie sleduje jej psychologickú stránku, rovnovážne previazanie cítenia,
obrazotvornosti a myslenia s akcentovaním úlohy pamäte.
Kľúčové slová: Aischylos, Prometheus, tragédia, kreativita, kríza, kultúra, logos, mýtus

Listening of the voice of Aischylos´s Prometheus
Assoc. Professor PhDr. Jozef Pauer, CSc. ORCID
Summary: Thinking over Aeschylus’s Tragedy The anchored Prometheus in the context of the
reflection of the destructive aspects of the operation of oligarchic principles in the
organization of the contemporary world. In Aeschyl’s interpretation, the myth of Prometheus
becomes a drama with a sharp tragic contradiction, in which Prometheus‘ theft of fire
appears not only as an facilitation of human life, but also as the beginning of unlimited
human creativity and the tragedy of culture. Aware of the need for a production on one of our
theatrical or television stages, the author, together with the political aspect of interpretation,
observes its psychological side, the balanced connection of feeling, imagination and thinking
with an emphasis on the role of memory.
Key words: Aischylos, Prometheus, tragedy, creativity, crisis, culture, logos, myth

Úvod
Topíme sa v prúdoch súčasnej duchovnej krízy. A naša záchrana je len v našich rukách. No na
to, aby sme mohli vykonať záchranné tempá, potrebujeme sa zobudiť a načúvať pohybom jej
vĺn, vidieť jej meandre a víry, plytčiny, skryté útesy a ľadovce. Je tu s nami, skrýva sa pod
množstvom masiek a vrhá nám do tvárí výzvy na sebareflexiu, výzvy opätovne rozpoznať, kto
je človek, identifikovať skutočné poslanie ľudstva vo vesmíre. Pretože ak zostaneme iba
vnútri krízy, ktorú pre dnešné ľudstvo doslova vyrobili oligarchické záujmy a praktiky ich

https://orcid.org/0000-0003-4649-3333
https://orcid.org/0000-0003-4649-3333


Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 2

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

uskutočňovania, a prijmeme len výzvu tejto krízy samej, potom ju nezvládneme a ona nás
pohltí. Ak sa však rozhodneme pre obnovu, pre sociálnu rekonštrukciu, pre novú integráciu
človeka s prírodou, osoby so spoločnosťou, sekulárneho s posvätným, ak vzkriesime svoju
vôľu a schopnosť porozumieť našej ľudskej situácii v jej autenticite, teda nie v situácii tejto
krízy, ale za jej hranicami, potom vzkriesime aj našu reálnu moc túto krízu prekonať tvorivým
potenciálom ľudstva. Človek nie je nesmrteľný vo svojej osobnej existencii. Každý raz zomrie.
Nikto však nie je skutočne mŕtvy. Ľudstvo, podľa miery svojej tvorivosti, hoci utvárané
smrteľníkmi, je nesmrteľné. Tvorivé idey sú trvalým vkladom smrteľníkov do spoločného
dobra spoločnosti, prežijú smrť a stanú sa dobrodením pre ľudstvo v časoch prítomných
i budúcich. Nie skúposť pod maskou šetrnosti, ale láska premietnutá do kreativity, kreativita
zaviazaná minulosti a prijímajúca svoj záväzok voči budúcnosti, vyrastajúca zo živého vzťahu
medzi mŕtvymi a živými a tými, ktorí sa narodia, je nevyhnutná pre boj s krízou, je tým
vzťahom, ktorým ľudstvo transcenduje dimenzie smrteľnosti. Tvorbou naplnený, pominuteľný
čas života sa stáva pradivom nepominuteľnosti. Život je večný a my z neho odvíjame – každý
ten svoj – zvitok v našom krehkom, bolestivom, krásnom, dočasnom ľudskom žití.

Kreativita je katalyzátorom, ktorý človek pridáva do diania sveta a ten sa tak napĺňa zmyslom
a nadobúda hodnotu. V tvorivom akte človek duchovne vystupuje zo svojho vnútra, vyrastá
z centra v sebe smerom von, hľadá a mieri do centra celku sveta. Vedený hierarchiou
teleologickej štruktúry svojej duše smeruje k dosahovaniu a tvorbe vyššej hodnoty, pričom
neprestáva komunikovať a pracovať s ostatnými hodnotami, ktoré prijíma, odovzdáva,
ochraňuje, uchováva. V tvorivom konaní sa takto prelínajú trpnosť s akciou, utrpenie
s odvahou, trápenie so starostlivosťou, starosť s láskou. Tvorivosť takto pamätá na heslo
z Horaciových Listov „Maj odvahu byť múdry“, a zároveň na Pavlovo „Nenamýšľaj si, a boj
sa“ z Listu Rimanom. Kreativita je výrazom ľudskej zodpovednosti a slobody a kultúra je
inkarnáciou tejto kreativity. Kultúra završuje prírodu a celok sveta nadobúda ľudskú kvalitu.
To je uholný kameň progresívnej dynamiky celých dejín vrátane prítomnosti, z tohto zorného
uhla sa možno približovať ku komplexnému porozumeniu tak skutočných dejín, ako aj
skutočnej politiky či globálnej stratégie.

Spútaný Prometheus a oligarchická deštrukcia dejín



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 3

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Pre súčasný oblúk európskych dejín je príznačná oligarchická „oprava“, globalizovaná
„transformácia“, ktorá pôsobí proti ich zmyslu, neprispieva k ich tvorbe, je deštrukciou ich
tela, srdca i slova. Takýto diabolský trik dotvorenia či nápravy zobrazil geniálne F. M.
Dostojevskij v románe Bratia Karamazovovci. Ivan Karamazov v ňom rozpráva Legendu
o Veľkom inkvizítorovi, ktorý sa rozhodol opraviť spásonosné dielo Ježiša Krista pre potreby
podľa neho ničotných, úbohých, slobody neschopných ľudí. Dielo Ježiša Krista je však
výtvorom lásky, je chrámom, v ktorom sa spája nespojiteľné, sloboda a poriadok. A tak Veľký
inkvizítor dal upáliť všetkých, ktorí narúšali zavedený poriadok svojou slobodnou vierou,
disidentským myslením a konaním. Napokon uväzní aj Ježiša Krista, ktorý sa vrátil a hlása
lásku a slobodu človeka. Presviedča ho o neuskutočniteľnosti ideálu slobody, o slabosti
a tuposti človeka, ktorý unesie len malú čiastočku slobody. Preto vraj treba ľudí riadiť, zobrať
im slobodu a prístup k poznaniu, aby ich neťažili, a tak ovládnuť ich svedomie. A ten, kto im
dá chlieb a ovládne ich svedomie, ten sa stane ich absolútnym pánom. Kristus po celý čas iba
mlčí a napokon dá inkvizítorovi bozk na čelo. Ten otvorí dvere väzenia a posiela Krista preč
s príkazom, aby sa viac nevracal.        

Aischylov Prikovaný Prometheus. Viac ako dvadsaťtri storočí pred Dostojevským zobrazil
tento oligarchický trik dotvorenia či manipulácie dejín a zotročenia človeka Aischylos v
tragédii Prikovaný Prometheus. Vláda oligarchického systému je v nej zobrazená na
postavách bohov Olympu, ktorých  Aischylos stavia pred diváka ako jasnú apoteózu krutých
a bezohľadných oligarchov attickej reality. Ich rolou nie je číra fiktívna zábava, no takisto tu
nejde len o dramatický symbolizmus. Diova vláda sa v tejto dráme vyznačuje typickými
črtami oligarchickej moci. Nadčasovosť umeleckého stvárnenia umožňuje rozpoznať jej
starobylé i menej dávne historické podoby mezopotámskeho, aténskeho, benátskeho či
britského typu, a takisto jej súčasné varianty.

Mýtus o Prometheovi, známy z Teogónie a Prác a dní, nadobúda v Aischylovom spracovaní
obmenené významy a zmysel. V Hesiodovej interpretácii je Prometheus chytrák, ktorý
oklamal Dia, keď mu pri obetovaní podsunul namiesto mäsa kosti obložené masťou. Zeus sa
pomstí plánom rýchlej záhuby smrteľníkov a zbaví ich ohňa. Na to ho Prometheus opäť
dobehne. Ukradne z Olympu oheň a ukrytý v dutine trstiny ho prinesie ľuďom, aby im uľahčil



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 4

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

život. Zeus dá Promethea prikovať k bralu, kde je vydaný napospas orlovi, ktorý mu zobákom
vytrháva pečeň, kým ho nevyslobodí Herakles. A trest  pre ľudstvo? Večné utrpenie. O to sa
má postarať Epimetheus, zbrklý a hlúpejší brat chytrého Promethea, keď napriek jeho
výstrahám si za manželku zoberie Pandoru, prvú ženu, stvorenú na Diov rozkaz Hefaistom z
vody a hliny. Bohovia ju okrem pôvabu obdarovali aj venom, strasťami naplnenou nádobou.
Zvedavá Pandora nadvihne veko a zo skrinky sa rozletia medzi ľudí rozmanité podoby zla a
nemoci – dary, ktoré po nej ako pomstu za krádež ohňa zosiela na ľudí Zeus. Keď vyľakaná
Pandora veko priklopí, na dne zostane iba nádej. A tak Pandora prekazila účinky
Prometheovho daru ohňa smrteľníkom. No nádej, aj keď stratia všetko, im zostáva.

Aischylos sa vracia k predhesiodovskému mýtu, aby ho nanovo interpretoval. Stáva sa z neho
dráma s ostrím tragického rozporu, v ktorej sa Prometheova krádež ohňa neukazuje len ako
uľahčenie života pre ľudí, ale ako počiatok neobmedzenej ľudskej tvorivosti i tragédie
kultúry. Prikovaný Prometheus a zlomky z nedochovaných častí trilógie (Prometheus –
Ohňonos, Oslobodený Prometheus)naznačujú, že Aischylos začína na mieste, kde sa Hesiodos
zastavil. Vo svojej interpretácii dáva zaznieť aj hlasom ducha dávnej legendy o Atlantíde a o
veľkej vojne bohov a titanov, o ktorých svedčia medzi inými prameňmi aj Platónove dialógy
Timaios, Kritias a Protagoras.       

Vo východiskovej situácii Aischylovej tragédie je Prometheus, jeden z titanov, predstaviteľov 
dávneho pokolenia bohov, priateľom smrteľných pozemšťanov. V titanomachii stál na Diovej
strane. Zeus, ktorý bol vodcom vzbury, sa po uchvátení moci rozhodol rozdrviť ľudstvo a
nahradiť ho novým pokolením. V tejto situácii sa Prometheus1 vzoprel a postavil sa na stranu
ohrozeného ľudstva proti vražednej tyranii nových oligarchov, samozvaných bohov Olympu.
Priniesol smrteľníkom oheň, daroval im poznanie, vedu, umenia, remeslá a prebudil ich k
uvedomelej kultivácii života. Vďaka  týmto Prometheovým skutkom nadobudli ľudia
schopnosť vyslobodiť sa zo smrtonosného osudu, ktorý pre nich pripravil Zeus. Stali sa
múdrymi, svojím pohľadom objímali celok sveta, radosť i životné útrapy prijímali s láskou. Za
to ho Zeus so svojou oligarchiou, s jej mocou a silou2 odsúdil na desivý trest.

Prometheus nie je takým typom tragického hrdinu, akého predstavuje napríklad Hamlet.



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 5

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Netrvá dlho, aby sa ukázalo, že tragickou postavou tejto drámy je aj sám Zeus. Nie je tu
božskou zárukou vesmírnej spravodlivosti, ale krutým tyranom, ktorý za právo vydáva svoje
vrtochy. Prometheus v rozhovore so zborom dvanástich  Okeanových dcér vyznáva: „Však
príde raz deň, keď odo mňa, / tak trýzneného ukrutnými putami, / on, mocnár, on, vládnuci
nad bohmi, / sa bude chcieť dozvedieť osud, / kto zbaví ho pocty a žezla. / No ani medovou
rečou / sa nikdy mu očariť nedám / a ani sa nezľaknem hrozieb. / Ten osud mu nepoviem, iba
ak / ma najprv pút zbaví a bude chcieť / mi odčiniť terajšie muky“.3

V tomto dialógu s Okeanidami Prometheus ďalej objasňuje svoju a Diovu činnosť za
titanomachie, charakter svojho priestupku voči Diovi a vysvetľuje im, prečo musí aj pred nimi
zatajiť príčinu osudu, ktorý Diovi hrozí: „Nie, nemyslite si, že mlčím z hrdosti / alebo z
hlavatosti! Srdce puká mi / keď vidím, že sa so mnou takto zachádza, / hoc okrem mňa nik iný
nerozdeľoval / terajším vládcom neba hodnosti a moc. / No o tom pomlčím, bo viete o
všetkom, / čo môžem povedať. Lež vypočujte si, / ako som zbavil ľudí útrap premnohých / a z
malých detí zrobil tvorov rozumných. / Poviem to, no nie z pohŕdania ku ľuďom, / lež pre to
všetko, čo som pre nich urobil. / Bo dívali sa síce, ale nevidiac, / a počúvali, nepočujúc, /
podobní prízrakom vo snách, žili dlhý život svoj / vo stálom zmätku. Nepoznali stavanie /
slnečných domov, nevedeli tesárčiť, / lež ako hemžiace sa mravce bývali / len v jaskyniach,
kam svetlo slnka neprišlo. / Nemali bezpečného znaku ani pre zimu, / ba ani pre kvetnatú jar
a úrodné / leto, lež všetko bez úvahy robili / až do chvíle, kým som ich neoboznámil / sám s
hviezdami, s ich východmi a západmi. / A potom vynašiel som pre nich rátanie, / poprednú
vedu, spôsob skladať písmená / a pamätať si všetko, matku umení. / Ja prvý zapriahol som
zvery do jarma / a nútil znášať postroje a človeka, / aby tak nahradili ľudí v obťažných /
prácach; ja zapriahol som kone do voza, / tú ozdobu, čo pýšia sa ňou boháči. / Či koráb
plavcov, okrídlený vetrilom, / čo brázdi hladinu, som nevynašiel ja?! / No hoc som také
vynálezy daroval / ľuďom, ja chudák, nemám predsa prostriedok, / ako sa zbaviť svojej biedy
terajšej. / … / Ja objasnil som znaky ohňa záhadné. / Hľa, moje dielo! / … / Už z týchto
stručných slov to môžeš pochopiť: / odo mňa majú ľudia všetky umenia.“4

Na týchto miestach netreba podľahnúť pokušeniu vnímať Prometheove slová ako prejav
nejakej extravagantnej samochvály. Takýmto omylom by sa zatienila pravá povaha



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 6

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

osobnostného typu, ktorý Aischylos v postave Promethea sprítomnil. Gréci brali slovné hračky
veľmi vážne. A Prometheovo meno znamená „(na)pred-myseľ“, teda už samo vymedzuje ako
jeho doménu tvorivosť, vynaliezavosť, ale tiež rozvahu a prozreteľnosť. Prometheove slová
nám tak hovoria, že všetky ľudské umenia, vedy a remeslá nepochádzajú len z čírej
skúsenosti a poznatkov v nej získaných, ale z tvorivého premýšľania, z premýšľavej tvorby.
Jasne naznačujú, že „Prometheus“ je synonymom jednoty skúsenosti, myslenia a imaginácie,
vedeckého bádania, objavovania princípov a zákonov sveta, tvorivého myslenia.

Čo to všetko vlastne znamená? Ako Prometheus zachránil ľudstvo pred záhubou a čím zmenil
jeho život? V rozhovore s náčelníčkou zboru Okeaníd priznáva, že zabránil ľuďom predvídať
osud a namiesto toho vložil do nich slepú nádej a obdaril ich ohňom5 a tým schopnosťou učiť
sa a pamätať si naučené. To samo nie je nič menšie ako schopnosť sebakultivácie a tvorby
kultúry. Z citovaných veršov je zrejmé, že Aischylos akcentuje jednototvorné postavenie
pamäti vo vzťahoch medzi pociťovaním, skúsenosťou, poznaním, imaginatívnym myslením,
vedou a umením. Vedľa jej ukladacej, uchovávajúcej a vybavovacej funkcie naznačuje aj
úlohu,  ktorú zohráva v štruktúrovaní a organizácii ľudských znalostí a celku vedomia. Tak si
ľudia dokážu poradiť v živote, v jeho náročných situáciách, už nie sú vydaní napospas
efemérnemu existovaniu, prežívaniu zo dňa na deň, pretože vďaka pamäti, ktorá dáva
totožnosť ich životu, disponujú vlastnou prítomnosťou a vedomím o sebe a svete, konajú
uvedomelo. Kultúra je v tomto zmysle previnením proti bohom, za ktoré Zeus trýzni
Promethea a na ľudí posiela rozkladné sily, zlo a trápenie. No Aischylos  nekladie dôraz len na
číre vlastníctvo ohňa.

Pre kultúru je rozhodujúca duchovná podstata ohňa – rozum a nádej. Tá však má u Aischyla
hlbšie dimenzie ako u Hesioda. Je antropologickým princípom, podstatným znakom konania
človeka a celku jeho skúsenosti. Už u Hesioda je nádej očakávaním budúcnosti. Táto
budúcnosť je však hmlistá, veď nikdy nie je stanovený deň jej príchodu. A tak sa môže nádej
zmeniť na utrpenie. U Aischyla je nádej podmienkou Prometheovej viery v sily a schopnosti
človeka, ktorý nezotrváva trpne v nádeji, ale vynakladá úsilie v tvorivom praktickom konaní.
V ňom sa stretáva s realitou, nadobúda skúsenosť a poznatky o jej pravej povahe. No
potrebuje túto skúsenosť a ňou získané poznatky o skutočnosti usporiadať. Len tak sa stáva



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 7

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

jeho poznanie úplným, stáva sa celkom vedy a umenia, kultúrou, ktorá mu umožňuje vidieť a
poznať pravú povahu súcna, ako aj poznať pravdu o sebe, vedieť, kto je a kde je. Oheň v
tomto konaní nie je iba svetlom takého rozumu, ktorým si človek zvonku „posvieti“ na veci,
ktorým ich vymeriava a porovnáva, osvetľuje tak, aby mohol narysovať ich geometriu,
vytvoriť ich zrkadlový obraz alebo s nimi uskutočňovať rôzne eskamotáže, tento oheň je taký
rozum, ktorý je zároveň duchovným videním, vnútorným osvietením a schopnosťou uzrieť
vnútorný oheň vecí, svetlo, ktoré vychádza z vnútra vecí a naznačuje ich vlastný zmysel. Kto
nestráca nádej, ten nečaká trpne na budúcnosť, ale vytrvalo a s rozhodnosťou zotrváva v
tvorivom spracovaní skúseností faktického života. Tým prekonáva naivitu, nestáva sa
otrokom konvencie a vidí pravú tvár skutočnosti. Má pred sebou budúcnosť, ktorá k nemu
prichádza alebo do ktorej on, hoci nie bezstarostne, ale predsa z vlastnej vôle, z rozhodnutia
konať, neustále vchádza. Len vďaka tomu ľudský rod ako celok trvá, hoci jednotlivci
zomierajú. „S kultúrou sa stretávame tam, kde sa človek nestará len o svoj život, ale tvorí pre
všetkých, tvorí niečo, čo možno on sám nebude môcť hneď užívať. V bytnosti kultúry je
obsiahnutý tragický rozpor: kultúra je stálym sebaklamom všetkých, a zároveň je pravdou
vcelku; je znalosťou pre všetkých, ale nie pre jednotlivca.“6          

Na viacerých miestach v Prometheovi  sa odohráva situácia, ktorú by sme dnes nazvali raz
vyjednávaním, inokedy negociáciou alebo mediáciou. Zbor Okeaníd neprichádza za
Prometheom s návrhom na takéto vyjednávanie, ale iniciuje v istom zmysle príbuznú situáciu:
„Len nepomáhaj teraz ľuďom nadmieru / a všímaj si skôr svoje vlastné nešťastie! /Ja dúfam,
až sa pozbavíš raz týchto pút, / že nebudeš o nič slabší ako sám Zeus./
PROMETHEUS: Chvíľa, čo na to predurčila Sudička, / tá ešte neprišla. Ja nestrasiem sa pút, /
kým neokúsim utrpenie storaké./  Je nevyhnutnosť silnejšia než umenie./
NÁČELNÍČKA ZBORU: A kto je teda pánom nevyhnutnosti? /
PROMETHEUS: Tri Sudičky a neúprosné Fúrie. /
NÁČELNÍČKA ZBORU: Tak tie sú teda ešte mocnejšie než Zeus?/
PROMETHEUS: Neujde predurčenej sudbe ani on. /
NÁČELNÍČKA ZBORU: Čo mu je súdené krem vlády trvalej? /
PROMETHEUS: To sa ma nepýtaj a nenaliehaj viac!“7



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 8

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Po tomto dialógu vstupuje na scénu Io, tiež Diova obeť. V rozhovore s ňou Prometheus
odhaľuje Diovu vôľu pokračovať v deštruktívnom konaní ako tragický princíp, ktorý je
základom jeho osudu. Potešená Prometheovými slovami o nadchádzajúcom Diovom páde,
obracia sa na neho s otázkou: „A kto ho o vladárske žezlo pripraví? /
PROMETHEUS:  On sám a jeho nerozvážne úmysly.“8 Nakoniec jej vykreslí osud, ktorý ju čaká.
Predpovedá budúci beh jej života, ako aj to, že sa stane zakladateľkou rodu, z ktorého po
dvanástich generáciách príde jeho osloboditeľ.

Keď Io odíde zo scény, náčelníčka zboru pokračuje v „pojednávaní“ s Prometheom. Varuje ho
pred jeho vlastnou trúfalosťou, upozorňuje na Adrasteiu, ktorej nemožno uniknúť. Keď už
vidno, ako na okrídlených sandáloch prilieta Diov posol Hermes, Prometheus odpovedá zboru:
„Len cti si, doprosuj sa, lichoť vládcovi! / Mne menej než nič na Diovi záleží. / Nech robí si
a vládne za ten krátky čas, / jak chce: už dlho vládnuť bohom nebude. / No vidím pred sebou
tu posla Diovho, / ktorý je služobníkom vládcu mladého. / Iste mi prišiel niečo nové oznámiť.“9

A naozaj, Hermes prichádza ako „mediátor“ v Diových službách:
„Ty mudrák, ty, ty rebelantský rebelant, / ty klamár bohov, ktorý si dal smrteľným / to
najkrajšie, ty zlodej ohňa, počúvaj!/ Môj otec rozkaz dáva ti, by prezradil / si sobáš, čo ho
zbaví vlády nad svetom.“10

Prometheus so vznešenou iróniou vzbúrenca odmieta tajomstvo vyzradiť:
„Oj, to sú veľké slová, plné hrdosti / a sluhu nesmrteľných bohov dôstojné! / Ste ešte mladí,
krátky čas len vládnete, / a myslíte, že obývate paláce, / kam nevnikne bôľ.“11 Hermes
neustáva vo svojom vyjednávaní, nabáda na uvážlivosť:
„Len odhodlaj sa, odhodlaj sa, šialenec, / rozumne myslieť o prítomných útrapách!“12

Prometheus tajomstvo neprezradí, odmietne byť verným otrokom tyrana, zostáva radšej
pripútaný ku skale. Zúrivý Zeus bleskom rozčesne útes a v hluku hromobitia sa bralo
s Prometheom a Okeanidami prepadne do zeme. Tak sa končí Prikovaný Prometheus.

Zlomky zo stratených, nezachovaných častí trilógie naznačujú, že Zeus ako krutovládny boh
oligarchie bol napokon zničený. Toto jeho zničenie je však len časťou aischylovskej dialektiky.
Prometheov konflikt s Diom prezentuje Aischylos podobne ako svár medzi novým a starým
božstvom, Apolonom a Erinyami v Orestei. Tam pod obrazom Erinyí možno vidieť staršie



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 9

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

dionýzovské korene Heléna, jeho telurický prvok, vzťah k večnému ženskému princípu
v božstvách, jeho vôľu k mnohotvárnosti či amorfnosti a neobmedzenosti, neistote
a hrozivosti. A v Apolonovi ako manifestácii transcedentnej virility jeho novšiu a silnejšiu
túžbu, túžbu po nemennom, rýdzom svetle neba a radosti, životný optimizmus, podriadenie
sa poriadku, pojmu, inkarnáciu božského rozumu,vôľu k miere, ktorou prelomil bezmieru
dionýzovských besníc.

Spor Erinyí s Apolonom sa prejaví až cez Orestov čin. Orestes, podobne ako Prometheus, nie
je obrazom len akéhosi absolútneho apolónovského ideálu, o spravodlivosti nesní ani
nezostáva pri nekonečných úvahách nad dilemou prirodzenej povinnosti mať v úcte matku
a takisto prirodzenou povinnosťou pomstiť otca. On túto dilemu prelamuje svojím činom,
ktorým zároveň dospieva k údesnému poznaniu svojej viny a k jej prijatiu. No týmto činom sa
uvádza do pohybu spor Erinyí s Apolonom o zmysel Orestovho činu, (analogicky možno
chápať dialóg, ktorý sa odohráva medzi Okeanidami a Prometheom a ktorý vyjavuje zmysel
Prometheovho aktu), ktorý predsa nie je činom náhodným ani svojvoľným či ľubovoľným.
Svet tu stráca význam, zo spoločnosti sa vytráca spravodlivosť, zaplavuje ju nespravodlivosť
a utrpenie rozpútané násilím na spoločnom dobre obce i prírody, násilím spáchaným
ziskuchtivosťou a mocibažnosťou. Aký je poriadok takéhoto sveta? A aký je poriadok sveta,
ktorý sa vynára z ruín toho starého?

Na jednej strane sporu stoja Erinye, teda staršie, matriarchálne právne usporiadanie, a na
druhej patriarchálne právo, ktoré uprednostňuje Aténa a na obranu ktorého sa stavia Apolon.
V Prometheovi  svár protikladných spôsobov konania sprítomňujú postavy krutovládneho Dia,
respektíve jeho posla Herma na jednej strane a zástancu, ochrancu ľudí Promethea na druhej.

Konflikt týchto dvoch hodnotových systémov vyúsťuje do tragického boja ich nositeľov
a stúpencov. Tragický hrdina, ktorý chce vyslobodiť svet z prekliatia starého zákona, je týmto
zákonom prenasledovaný a stúpenci tohto zákona ho uvrhnú do kliatby. Aischylos tento
konflikt zákonov v Orestei prekonáva zušľachtením kmeňového výkonu božej spravodlivosti:
dáva ju do rúk mysliacich, sebavedomých vlastencov – občanov aténskej obce. Besnenie
bohýň pomsty, dcér temnoty končí, utíšené Pallas Aténou, zmierené sa menia na dobré



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 10

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

bohyne a prijímajú novú rolu ochrankýň aténskeho ľudu a jeho remesiel, žehnajú aténsku
pôdu úrodnosťou. Túto premenu označuje ich nové meno – Eumenidy – teda už nie hnev
a pomsta, ale zhovievavosť, láskavosť, milosrdnosť. Vo svojej piesni oslavne spievajú
o budúcnosti aténskej republiky a želajú celej Attike blaho a život bez krviprelievania a vojen.
Zároveň však Aténa aj Eumenidy pripomínajú občanom opäť a znova, že takto premenené,
sublimované Erinye v Eumenidách neodumreli, ale sú stále tou nezmieriteľnou nutnosťou
Zeme, Neba a Času, ktorá má vo svojich rukách osud ich mesta.

Takže Oresteia, po všetkých tragických peripetiách a anagnorizách nekončí vlastne tragicky,
nekončí totálnym stroskotaním. Na konci tejto hry sa opäť rozhodujúcim spôsobom upevňuje
vzťah medzi ľuďmi a bohmi, ktorý bol v priebehu deja často ohrozený. No teraz už
nezostávajú žiadne pochybnosti: na „pojednávaní“ pred areopágom dostali slovo sily temnôt
i jasu, lúč Aténinho hlasu osvetľuje spätne celý sled tragických udalostí od Tróje, cez
zavraždenie Agamemnona až po Orestovu matkovraždu, teda smrť Klytaimestry. Každý teraz
už vie, na čom je. Pohyb od mýtu do prítomnosti sa zavŕšil, výkon božej spravodlivosti prešiel
do rúk aténskych občanov.

Vzťah medzi „materským“ a „otcovským“ princípom, medzi božskou ženskosťou a božskou
mužskosťou (tejto tradičnej symbolike zodpovedajú v predsokratovskej metafyzike pojmy
amorfnosti, formovateľnej látky, neobmedzenosti –  hýlé, apeiron, resp.pojmu, rozumu,
duchovného videnia – nús)je ustanovený a spravodlivý  poriadok medzi obidvomi princípmi je
znovu potvrdený. No tomuto požehnaniu predchádzal boj. Orestes, teda Grék, Helén,
nedostal spravodlivosť do daru, túžil po nej, bojoval o ňu, za ňu a pre ňu a vydobil si ju.
Podriadil sa zákonu božstva, aby dospel k uskutočneniu životného zmyslu. A vzniesol sa
k hviezdam, k nesmrteľným a božským. Aischylova tragédia túto skutočnosť sprítomňuje už
dvadsaťpäť storočí svojmu publiku. A kultivuje jeho zmysel pre mieru, pre spravodlivosť
a jeho schopnosť rozlišovať svetlo a tmu, dobro a zlo.   

Podobná dialektika anagnoríz a peripetií sa pravdepodobne odohrávala aj v stratených
častiach trilógie o Prometheovi. A hoci naozaj nevieme, ako to napokon Aischylos
skomponoval, možno si hádam, s prihliadnutím k zachovaným zlomkom ostatných častí



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 11

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

trilógie, k hesiodovským i ďalším prameňom mytológie a analogicky s uzmierením Fúrií, s ich
prerodom na Eumenidy, s vyššou syntézou božských síl v Orestei predstavovať aj zmierenie
Promethea s Diom, prekonanie ich sváru, keď Prometheus vyjaví Diovi svoje tajomstvo,
veštbu, podľa ktorej si Zeus udrží moc iba ak sa nezosobáši s bohyňou Thetis, pretože ich
syn, keby sa narodil, by otca zbavil moci. Prometheus bude oslobodený a v novom poriadku
bude zohrávať novú rolu poradcu bohov a Zeus už nebude personifikáciou oligarchického
princípu, ale sa v ňom stane novým bohom kozmickej spravodlivosti.

Čo ukazuje Prometheus. Aischylov Pometheus je typom klasickej tragédie. Tá je
komponovaná s pomocou dvoch vzájomne sa vylučujúcich osobnostných typov alebo druhov
spoločenského poriadku: konštruktívneho a deštruktívneho. Prvý smeruje k spravodlivosti
a k udržiavaniu spravodlivého poriadku, druhý je narušiteľom spravodlivosti. Prvý je výzvou
k tvorivému mysleniu a konaniu, druhý je príkazom k inercii, k trpnému zotrvaniu pri litere
zákona aj potom, ako sa prejavilo jeho skazonosné pôsobenie, prvý vedie k sublimácii
a k vznešenej premene vzdoru, druhý k jeho desublimácii a k neresti a zvrátenosti. Prvý sa
zameriava na život a jeho rast a obohatenie, na jeho plnosť, druhý je zlodejom života
a sluhom smrti, prvý predstavuje komplex resuscitačných a regeneračných síl a procesov,
druhý je komplikovanou sústavou síl a procesov degeneračných.

Aischylovská tragédia sa rodí v situácii pohľadu na spoločnosť, v ktorej prevládajú inštitúcie
a praktiky degeneračného a deštruktívneho typu, no v ktorej niekoľko potenciálnych hrdinov
vie, že rozhodujúce prvky existujúceho sociálno-ekonomického poriadku spoločnosti možno
usporiadať podľa regeneračného, konštruktívneho typu. A voľba tohto typu je rovnocenná
s aktuálnou hegemonickou voľbou deštruktívneho typu. Nasleduje vymedzenie situácie,
v ktorej zlyhanie potenciálneho hrdinu pri voľbe medzi týmito dvomi možnosťami, jeho únik
pred výzvou konštruktívnej voľby znamená ničivý dopad na jeho ľud. Takéto konanie hrdinu
vnáša medzi ľudí jeho národa spory, sváry, zradu a veľké utrpenie. Vyjadrenie týchto
nešťastných konzekvencií je viac expresívne, pretože potenciálny hrdina v rozhodujúcom
okamihu zlyháva a nechopí sa poslednej príležitosti privodiť potrebnú a žiadanú zmenu,
presun ťažiska v princípoch politických praktík spoločnosti.



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 12

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

V Prometheovi Aischylos vyjavuje ľudskú situáciu vo svete duchovného rozpadu, situáciu
existenciálnej a existenčnej krízy, systémovej sociálnej a hospodárskej krízy. Ukazuje, ako
prežitie ľudstva závisí od tvorivého konania, od objavovania takých princípov možných riešení
problémov a kritických situácií, ktoré presahujú rámce domény daného diskurzu, existujúcich
zásad, pravidiel, teorém spätých s dobovou axiomatikou správania. Zbor Okeaníd a Io sa vo
svojich počiatočných domnienkach a predpokladoch mýlia a Hermes, Diov posol a sluha, a
teda jeho reprezentant, je zatratený svojím odmietaním uvážiť potrebu korektúry týchto
mylných domnienok o poriadku sveta. Pôvod Prometheovho utrpenia, pravá povaha jeho
situácie nie je obvyklá, a teda aj jej riešenie sa nenachádza v oblasti bežných domnienok a
predpokladov, vo sfére konvenčného myslenia, ale za jeho hranicami. Zeus je osudom
predurčený k záhube, ale zdroj tejto záhuby spočíva v jeho osobnej neschopnosti napraviť
charakterovú vadu inherentnú podstate jeho súčasnej existencie, z ktorej vyplýva jeho
aktuálne deštruktívne konanie a myslenie.

 Aischylos otvára v Prometheovi pohľad, v ktorom možno uvidieť celok mýtického a
svetského vedomia antickej gréckej kultúry. Vidieť v ňom nesmiernosť kultúrnej aktivity
človeka, a zároveň jeho zúfalstvo. V tvári Promethea vidí človek vlastnú tvár. Cesta
Prometheova je cestou človeka, vedie k radosti, ale cez schopnosť zahodiť bázeň z tabu,
strach z vládcov a mocenských ideológií, cez odvahu vidieť problémy a otázky, ktoré
znepokojujú a otriasajú, ktoré nabádajú do odkrývania pravej povahy sveta, hľadania
hlbšieho zmyslu života. Áno, táto cesta smeruje k radosti, ale cez statočné zotrvanie na nej.
Aj s otvorenými ranami. Všetko to utrpenie, sebaobetovanie, zasvätenie sa napokon stáva
riekou živého, ešte živšieho života, riekou, ktorá ústi do vznešeného mora radosti.

V rámci tejto svojej „kritiky kultúry“ Aischylos obnažuje oligarchický princíp, ktorý svojím
myslením a konaním zosobňuje Zeus, respektíve jeho posol s lokajskou povahou Hermes.
Zároveň charakterizuje ten typ gréckej kultúry, vedy a umenia, takého gréckeho ducha, ktorý
dokáže anticipovať a uskutočňovať vyslobodenie človeka z oligarchického zovretia. Takto
stvárnil Aischylos mýtický príbeh o krádeži ohňa bohom a o dare, ktorým bola táto krádež pre
ľudstvo. „A keď sa na konci svár starého titanského boha s novým olympským bohom
rozplynie, aj nad tragickým napätím ľudského kultúrneho vedomia sa rozprestrie natrvalo



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 13

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

umocnený poriadok bytia.“13    

Aischylos je básnik, a ten nemôže byť oddelený od človeka. Tvorí umenie drámy nie pre samo
umenie, ale pre dielo. A v diele sa deje človek. Žiadny opravdivý dramatik, básnik, umelec
netvorí v dajakom sterilnom prostredí alebo vo vákuu. Pomyslime ešte tak na Sofokla, 
Danteho, Michelangela, Shakespeara, Bacha, Schillera, Beethovena, Dostojevského či
Márqueza. Všetci vychádzajú zo svojich celkom konkrétnych ľudských pomerov a zámerov. A
zároveň predpokladajú, že ich dielo je ontologicky rovnomocnou skutočnosťou v celku sveta,
a to skutočnosťou pôsobiacou v tomto celku s nejakými následkami. Aischylos nie je iný. Vo
svojom diele neopakuje mýtus podľa Hesioda či ľudového podania. Ako tragéd, ako básnik
kladie svojím talentom odpor vyprázdneným, zmechanizovaným formulám, prežitým,
neživotným  hodnotám a pseudohodnotám. Napokon, veď vo svojom živote je situovaný na
mieste a v čase celkom konkrétneho sveta. Umenie a život sú v neustálom procese
vzájomného prenikania v jednote ich esencie a existencie, pričom umenie je esenciou života,
a život je esenciou umenia. Toto ich dynamické prúdenie oprávňuje uvažovať o Aischylovom
prehodnocovaní hodnôt žitého sveta, premiestňovaní inštitúcií existujúceho sveta, jeho
životných štýlov. Búri sa, trpí, miluje, a trpí a miluje ináč. Neprijíma svet ovládaný
oligarchickým princípom, neprijíma poriadok Diovej kvázispravodlivosti a krutovlády,
poriadok straty pamäti, rozumu i nádeje ľudí, hermovského lokajstva, poslušnej
rezignovanosti a davového podrobenectva a poddanstva. Toto Aischylovo, Prometheovo
neakceptovanie sveta znamená nielen rebéliu proti Diovi, ale najmä revoltu proti
existujúcemu, oligarchickému poriadku Atén. V tomto osobnom rozhodnutí pre vzburu proti
Diovi a pre pomoc ľuďom prechádza Prometheov individualizmus prerodom, stáva sa
transindividualizmom, ktorý cez sebaobetovanie vedie k obdarovaniu ľudstva umením a
vedou, kultúrou, a teda k jeho vyslobodeniu z otroctva. A zároveň v tomto
transindividualizme a vo vyústení svojho diela vzbury, v odmietnutí sveta, prijíma
„znovuzrodeného“ boha a dospieva k zmiereniu, keď si na hlavu kladie Diovu odmenu a
výkupné zároveň, veniec z rúna čistého baránka a na prst si navlieka železný prsteň s
úlomkom skaly z brala, ku ktorému bol pripútaný. Symbolicky sa tak podriaďuje Diovi už
obnovenému, premenenému, ktorý sa stal bohom kozmickej spravodlivosti.



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 14

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Okovy a putá sa zmenili na veniec a prsteň. Aischylov Prometheus oklamal Dia, daroval
ľuďom oheň, a zachránil ich. Otvoril im cestu k dokonalosti, dal im možnosť zdokonaľovania.
Seba, spoločnosti, sveta, života. No zachránil aj Dia. Napokon mu prezradil veštbu, podľa
ktorej ho mal jeho a Thetidin syn, ak by sa narodil, zosadiť z trónu vševládcu. A Zeus za to
Promethea obdaroval vencom vykúpenia z okov múk, z pút utrpenia. Ale Prometheus
zachránil Dia aj tým, že ho vyviedol z tragického zotrvania v blude deštrukcie, chaosu, „ne-
vzťahu“ k človeku a svetu a vložil mu do rúk žezlo ochrancu kozmického poriadku,
spravodlivého vzťahu. Zachránil posvätnosť. Takto obrodený Zeus zmenil Prometheove putá
na veniec, ktorý ho vykúpil z utrpenia. Aischylov Prometheus je takto dráma premeny okovov
a pút na veniec a prsteň. Teda opäť kruhy, ktoré pútajú – putá zostávajú. Avšak sublimovali,
stali sa kruhom vied a umení. Oslobodzujú a spútavajú zároveň, zaväzujú. K zodpovednosti a
slobode. K napĺňaniu kruhu dokonalosti na zemi, a zároveň k úcte k posvätnosti. Vznešené
putá. A zachránený, nový Zeus „spútava“, objíma svet vencom spravodlivého, posvätného
poriadku.   

Prometheus sa prehrešil voči starému, satanskému Diovi tým, že človeka zbavil pút
„nevinnosti“ a prebudil v ňom pamäť a rozum, kognitívny dynamizmus – mimetické a
imaginatívne schopnosti vytvárania umenia ako ontologicky ekvivalentnej reality vo svete a
noetické schopnosti poznávania reality, tvorby hypotéz a formulovania zákonov sveta14.

Klasické umenie a všetko veľké, opravdivé umenie, tragédia, poézia, maľba, hudba nie sú
fikciami, nie sú vymyslenými historkami vykonštruovanými podľa definícií univerzitných
učebníc či umenovedných príručiek. Nevychádzajú z umelo vytvorených predstáv, z klamov a
sofizmov. Ich konštitutívnym vzťahom je pravda, jej odkrývanie, poznávanie a prezentácia.
Tak ako vedu ovláda prax kladenia hypotéz a vedecké objavovanie nových platných 
princípov prírody, tak aj v umení vládne obnovujúca, ozvláštňujúca sila metafory a princíp
odhaľovania, odkrývania pravej, večne sa ukrývajúcej povahy skutočnosti. Pohľad umelca
preniká pod povrch sveta i za jeho hranice. Preto v jeho duchovnom videní sú „veci“, ktoré
nezodpovedajú ničomu z toho, čo vidí svojimi zmyslami. V takomto videní sa umelca
zmocňuje chvejivý údiv i otriasajúci údes. No toto „mystérium“ nie je čosi absolútne, umelec
neodišiel zo sveta, jeho pohľad sa neprestáva dotýkať vecí reálneho sveta. A tak, celkom



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 15

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

nečakane a naraz pochopí, že niektoré z nich môžu vyjadriť vnútorné videnie, ktoré prežíval
predtým. Vytvorí slovo, symbol, metaforu, v ktorej zviditeľní tvár, povahu neviditeľnej, pravej
skutočnosti.

Pre túto schopnosť „uvidieť“ a „pomenovať“ pravdu sa vedia umelci, filozofi a vedci zamerať
aj na  problém falošnej axiomatizácie rôznych spoločenských, politických, ekonomických, ale
aj etických a náboženských predpisov, pravidiel a príkazov, ich nekritického prijímania
súdobou kultúrou alebo jej podstatnou časťou. Dokážu zviditeľniť situáciu, v ktorej sú obete
takto nekriticky osvojených, „nespochybniteľných“ názorov a spôsobov konania odsúdené na
vlastné stroskotanie a z ktorej môžu vykĺznuť, len ak sa vzdajú týchto názorov, presvedčení a
životných praktík skôr, ako ich pohltí osud rozpadu a zmaru.

U Aischyla osud, ktorý ohrozuje Grékov, spočíva v bezobsažných zásadách, neživotných
formulách sprofanovaného náboženstva. No svár medzi Prometheom a Diom možno vidieť aj
vo svetle komplexných historických, sociálnych, politických a kultúrnych premien aténskej
obce. Veď Aischylos v Prometheovi, podobne ako v Orestei, vyjadril tiež svoje politické
postoje voči aténskej demokracii, najmä svoje odmietnutie vlády peňazí, expanzívnej politiky
prehnanej túžby po sláve, moci a bohatstve, proti ktorým stavia do popredia spravodlivosť
a ideály mravnej čistoty, teda aristokratické ideály, ktorých stelesnením bol areopág. Ten
pôvodne, vo svojej správnej a súdnej kompetencii volil úradníkov, preveroval ich, dozeral na
zachovávanie zákonov, súdil ich porušovanie. Neskôr, zriadením snemu Solónom a teda
obmedzením jeho moci, areopág pripravoval návrhy pre snem, sprostredkoval medzi
snemom a úradníkmi, rokoval s vyslancami, dozeral na financie, súdil politické previnenia
a jeho členovia sa po skončení úradu museli za svoju činnosť v tejto rade zodpovedať.
Napokon však radikálni demokratickí reformátori vedení Efialtom, vodcom demokratickej
strany po Themistoklovi, maximálne obmedzili právomoci areopágu a nakoniec sa jeho
funkcia zredukovala na súd nad hrdelnými zločinmi. Sám Efialtes sa stal obeťou svojich
reforiem, keď ho úkladne zavraždili oligarchovia.

Samozrejme, tak Prometheus, ako aj Oresteia sa umelecky ani zďaleka nevyčerpávajú
vyjadrením Aischylovho kritického postoja voči negatívnym, oligarchickým aspektom aténskej



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 16

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

demokracie, na ktoré neskôr kriticky poukazoval aj Platónov Sokrates. A Platónova alebo
Xenofanova Obrana Sokratova odhaľuje na skutočnom prípade procesu so Sokratom spôsob,
akým sa Atény odsúdili na záhubu vďaka vrtochom zvrátenej náboženskej viery v apoteózu
oligarchických princípov, ktorým slúžili Platónovi protivníci, sofisti, ale aj  Aristoteles.

Verejná mienka, ale aj väčšina politikov a sociálnych vedcov prejavujú v situáciách kritickej
zmeny, pri každej prelomovej a krízovej udalosti neschopnosť akceptovať fakty, ktoré
protirečia ich hlbokému presvedčeniu o vlastnej neomylnosti, o tom, že chápu a ovládajú
všetko, čo sa v spoločnosti odohráva. Lenin a Hitler či iní, aj menej krvilační realizátori
oligarchických záujmov zverejnili a celkom otvorene vyjadrovali svoje skutočné ciele roky
predtým, ako sa dostali k moci. Brali ich politici národných vlád na zreteľ? Uvažovali o
varovaniach viacerých umelcov a vedcov pred týmito hrozbami? Nie. Radšej spievali
uspávanku. A celé národy sa uložili k spánku. Na tomto sa doposiaľ nič nemení. A
oligarchovia s tým vo svojich plánoch rátajú.

Veľkým pomocníkom oligarchie v uskutočňovaní jej cieľov, spolu s profesionálnymi
revolucionármi, politickými stranami a ich vodcami, je „občianska“ nevedomosť. Oligarchovia
a ich politickí lokaji vždy veľmi dobre vedeli, že bohapustá lož sa môže zmeniť na pravdivú
správu pomocou kozmetických úprav, ktoré ju urobia dôveryhodnou a príťažlivou. Potom ju
stačí len vytrvalo a často opakovať vo všetkých druhoch masovokomunikačných médií.
Uvedomujú si, že ľudia pravdivo a kvalitne informovaní o skutočnom stave spoločnosti a o
záležitostiach štátu sa stávajú dostatočne silní na to, aby rozhodovali samostatne o vlastnom
živote a o veciach verejných a spoločných a starali sa o ich rozumné riešenia. Oligarchia a jej
komisári na tento fakt nezabúdajú, a preto zavádzajú podľa potreby krutú alebo nežnú
cenzúru, využívajú a zneužívajú enormné informačné systémy15 a spoliehajú sa na polopravdy
a mystifikácie ako vždy účinné a stále účinnejšie zbrane proti rozumnému, ľudsky
zmysluplnému vývoju vecí verejných a proti rastu spoločného úžitku a dobra. Široké vrstvy
obyvateľstva si neraz neuvedomujú a často ani nedokážu pochopiť nebezpečnosť tohto
„protihráča“, a preto ho s takou benevolenciou podceňujú. A pritom najlepšou obranou pred
týmto protivníkom je vedenie. Premôcť ho môžeme len ak ho dobre poznáme, keď vieme o
jeho povahe, jej silných i slabých stránkach, keď dobre poznáme jeho ciele, výzbroj, plány,



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 17

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

maskovacie spôsoby. Takéto vedenie však môže vyrásť len z kultivovanej pôdy praktického
porozumenia životu a jeho vnútornej súvislosti, z poznania založeného na takomto
porozumení, nie na „laboratórnom“ pozorovaní a čírej zmyslovej evidencii. Veď oligarchia
organizuje svoju činnosť vskutku zručne. Jej maskovacie manévre, maškarády, eskamotáže s
reflektormi bulvárov, námestí i bulvárnych médií, prepisovanie dejín, „gumovanie“
kolektívnej pamäti sa v priebehu tisícročí stali ešte rafinovanejšími, no zároveň nepoľavila vo
svojej krutosti a bezohľadnosti. A keďže svoju bezodnú chtivosť saturuje len rastúcim
objemom zisku a moci, pôsobí najmä na utváranie slepej verejnej mienky a pohlcuje čo
najširšie oblasti ducha, aby ho znecitlivela a napokon rozložila. Preto je jej činnosť pre väčšinu
nepostrehnuteľná.

V takejto nezbadanosti sa oligarchia a politickí i nepolitickí priek(o)upníci  v jej službách od
sedemdesiatych rokov dvadsiateho storočia v zrýchlenom tempe zhubne podotýkali všetkých
podstatných ľudských vzťahov, keď živé a slobodné osoby redukovali na „nezávislé“ indivíduá
a význam osobných vzťahov spoločenstva a kolegiality na ich sociologické a právnické
štruktúry. Zdeformovali základné cnosti, ktoré do života vkladali viac života a na ich miesto
fiškálsky, až perfídne posunuli ako náhradku imitáciu života, kódexy abstrakcií, ľudské a
občianske práva. Ich neživotnosť, nefunkčnosť, nevymožiteľnosť prehlušili záplavou
mediálnych formátov, ktoré   pod heslami „nenásilia“, slobody, demokracie a svetového
mieru s otvorenou drzosťou propagujú násilie ako spôsob riešenia osobných i spoločenský
problémov, „malých“ i „veľkých“ konfliktov. Mámivými hubami simulujúcimi extenziu
vedomia, sepsou falošnej, pokrivenej zábavy, kultúrou šlágrovito zakladaného života
rozleptala prometeovskú uvážlivosť, prozreteľnosť a najmä jej kresťanskú premenu, praktickú
múdrosť, jednotu rozumu, vôle a nádeje, ono porozumenie životnému poriadku. To vyrastá zo
služby životu, z napĺňania úlohy žiť ho. Život ako dar i ako úlohu môžeme žiť len ak mu ako
takému porozumieme. Takéto porozumenie predpokladá usporiadanosť sveta. Dokážeme byť
na tomto svete, pretože je nejako usporiadaný. Jeho poriadok nie je výtvorom  našich vzťahov
k nemu. Je pred nami i za nami. Sme situovaní v poriadku a v ňom existujú naše vzťahy.
Práve poriadok sveta ich chráni. V našich životoch sa dostávame aj do situácií
neusporiadanosti, zmätku. Táto skúsenosť chaosu je však sekundárna, prichádza až s našimi



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 18

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

vzťahmi, tie môžu narušiť pôvodný zážitok poriadku sveta a vytvoriť anomáliu, teda chaos.16 

Z porozumenia vnútornej súvislosti života, nie iba zo zmyslového pohľadu na meandre
zdanlivo chaoticky sa kľukatiace na jeho povrchu, živí sa schopnosť uvidieť ho, preniknúť do
celku skutočnosti, odkryť ju v jej pravosti a pravdivom usporiadaní. Táto cnosť orientuje
konanie človeka a jeho politické spoločenstvo na zmysluplné ciele a je koreňom
spravodlivosti, statočnosti, zmyslu pre mieru a poriadok, teda cností, ktoré zakladajú
akékoľvek spoločenské dobro, tak v jeho úžitkových, ekonomických dimenziách, ako aj v
ušľachtilých formách spoločného dobra. Bez nich nie je v ľudskej  spoločnosti miesto pre
slobodu, ale ani pre zákon. Ich rozvrátením oligarchia prenikla do celku duchovného života a
podriadila ho svojmu mocenskému „zákonu peňazí“, ktorý ovládol život redukovaný na
menej-život. Mohla tak naštrbiť súdržnosť a odolnosť rodiny, sprofanovať jej posvätnosť,
znevážiť vlastenectvo, jeho entuziazmus zadusiť oportúnnym, beztvárnym kozmopolitizmom,
vlažnosťou materializmu oslabiť vnímavosť a odvahu viery a v konečnom dôsledku podlomiť
zdravie sociálneho a ekonomického systému.  

Nie je náhodné, že apokalyptické hrozby, ktoré už nie sú „hneď za rohom“, ale vynárajú sa
priamo pred nami, sa  najzrejmejšie prejavujú v komplexnej oblasti ekonomickej praxe.
Esenciou ekonómie je tvorivá činnosť, pozitívne vymedzené konanie, v ktorom človek utvára
ľudský svet. Práca, ktorá nepohlcuje človeka, ktorá ho neodcudzuje sebe a iným, svetu a
Inému, ktorá sa nezvrhla na manipuláciu a bludný kruh zmysluprázdneho obstarávania a
hromadenia nástrojov, strojov, pôžitkov a moci, ktorá sa neatomizovala do tisícerých operácií
bez výhľadu na celok diela, takáto práca je podstatným rozmerom ľudskej existencie,
prítomnosti človeka na svete. Jej komplexnú povahu, plnú napätí a kontrastov zachytáva
autor knihy Genesis v jej prvých kapitolách, keď na jednej strane hovorí o človeku stvorenom
na obraz Stvoriteľa a o Bohom požehnanej práci ako prostriedku osvojenia sveta a tvorby
ľudského spôsobu života (Gn 1,27-28), a na druhej strane o prekliatí, treste, núdzi, námahe,
trýzni a nedobrovoľnej nutnosti práce (Gn 3,17-19). V jednej z kníh Novej zmluvy (2 Sol
3,8-12) nachádzame zasa vymedzenie práce ako spoločenskej povinnosti: „Ak niekto nechce
pracovať, nech ani neje!“



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 19

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Odkaz na verše Knihy tu nemá slúžiť ako štít starobylosti, tradície cirkevnej alebo kultúrnej. 
V týchto veršoch nejde o minulosť, ale o niektoré základné skutočnosti, v ktorých sa
zobrazujú fundamentálne a trvalé štruktúry poriadku sveta a života v ňom. Aj toho nášho,
ktorý žijeme v prítomnosti. A o to išlo aj v dejstvách a veršoch Prikovaného Promethea.



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 20

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Prometheus-Darca ohňa.
Červenofigúrový kráter. Približne 425–400 pred Kristom. Yale University Art Gallery (Public
Domain Photo).

Aischylov Prometheus daroval ľuďom oheň. Oheň – logos,oheň – slovo a múdrosť, pamäť a
rozum, myslenie a nádej, poriadok a reč. V jedinom plameni tak vložil človeku do rúk jas, v
ktorom je pravda a sila, ale aj oheň, ktorý oživuje, udržiava nažive všetky bytosti a spája ich v
jednom kozmickom poriadku. Človek ho dokáže poznať a rečou dať o ňom vedieť druhým. A
tento „oheň“ je tá esencia, ktorá oddeľuje človeka od ostatných živých bytostí a v hierarchii
bytia ho stavia nad ne. Táto kvalita nachádza svoj výraz v komplexnom celku kultúry, v
umení, vedení, morálke, a najbezprostrednejšie sa prejavuje v účinku, ktorý má vedecký a
technický vývoj na charakter a produktivitu práce. A vedecko-technický pokrok zasa závisí na
kultivovanom uplatňovaní metód objavovania a výskumu, ktoré celkom samozrejme
spoznávame v plodoch modernej vedy, teda vedy, ktorá zasa nie je ničím iným ako ovocím 
sústredeného pozorovania a odhaľovania súvislostí medzi množstvom faktov, avšak
zavŕšených tvorbou hypotéz a teórií, objavovaním principiálnych vlastností univerza. Teda
celok kultúry je dielom už skôr spomínaného princípu metafory, ktorý je vlastným ohňom
opravdivého umenia i vedy. Stačí udusiť tento oheň, odvrátiť sa od princípov tvorby hypotéz a
metafor, a civilizácii hrozí všeobecná deštrukcia, ktorej príznaky možno dnes pozorovať v
stále nových kruhoch špirály súčasného globálneho, nielen ekonomického kolapsu. 

Oligarchický spôsob myslenia, ktorý sa dnes tvári ako filozofický i politický liberalizmus, rieši
túto systémovú krízu „šetrením“, celkom neliberálnym škrtaním výdavkov na všetkých
koncoch komplexného sociálneho a ekonomického systému. Manipuluje vedu, zatajuje fakty,
iné spochybňuje nálepkami nevysvetliteľného, diskutabilného. Alebo „škrtne“ aj ich
existenciu. No škrtanie bez rozvojových programov sa stáva škrtením, ktoré nevedie k
oživeniu systému spoločenského života, ale k jeho uduseniu.  

Tejto hrozbe možno uniknúť, ale len ak rozpoznáme – ako nám to už dva a pol tisícročia
ukazujú Aischylos a po ňom aj Shakespeare, Dostojevskij či iní veľkí tvorcovia – omyl, ktorý sa
usadil v nás, v našom konaní a v našom svete, ono šialenstvo oligarchického princípu.



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 21

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Princípu dusenia, otupovania ľudskej vnímavosti, rozumnosti, tvorivosti, rozkladania vzťahov
vzájomnosti. Princípu zneprístupnenia alebo utajenia ohňa, ohňa slova a múdrosti a ducha,
ohňa pamäti a nádeje, ohňa reči a porozumenia. Kto zoberie ľuďom tento oheň, ten vyprázdni
ich myslenie, paralyzuje jeho silu, zlomí ich srdce, umlčí reč. Zbaví ich schopnosti artikulovať
bytie, usporiadať svoj svet, rozmnožovať, ochraňovať a starať sa o život na ňom.

Literatúra
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Preložil Miloslav Okál. Martin: Thetis, 2010.
BAUDRILLARD, Jean – LOTRINGER, Sylvere: Zapomeňte na Baudrillarda. Rozhovory s
Baudrillardom. Olomouc: Votobia, 1997.
GADAMER, Hans-Georg: Prometheus und die Tragödie der Kultur. In: Gesammelte Werke 9.
Ästhetik und Poetik II. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1993.
PATOČKA, Jan: Tělo, společenství, jazyk, svět. Praha: Oikoymenh, 1995.

Poznámky

Aischylov Prometheus už nie je len mýtickým triksterom, chytrákom, eskamotérom, ale, ako1.
meno napovedá, je tým, ktorý najprv myslí, aby veci aj osvetlil, aj uvidel ich svetlo, na rozdiel
od svojho menej múdreho brata Epimethea, ktorý myslí až po neuváženom konaní.
Moc a Sila sú v Aischylovej tragédii démoni v Diových službách, alegorické postavy, ktoré2.
privádzajú Promethea ku skale, na ktorú ho prikuje Hefaistos.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 43.3.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 52-54.4.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 45.5.
GADAMER, Hans-Georg: Prometheus und die Tragödie der Kultur. In: Gesammelte Werke 9.6.
Ästhetik und Poetik II. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1993, s. 157.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 54-55.7.



Načúvať hlasu Aischylovho Promethea | 22

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 63.8.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 70.9.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 70-71.10.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 71.11.
AISCHYLOS: Prikovaný Prometheus. Martin: Thetis, 2010, s. 73.12.
GADAMER, Hans-Georg: Prometheus und die Tragödie der Kultur. In: Gesammelte Werke 9.13.
Ästhetik und Poetik II. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1993, s. 158.
Súčasné interpretácie Promethea sú poznačené osvietenstvom a marxizmom. Prometheus14.
ako patrón ateistov, techniky a racionality však nie je grécky výtvor. Pre Grékov zosobňoval
celok poznania, skúsenosť i racionalitu, ducha i dušu.
„Veľké informačné systémy oslobodzujú masy od toho, aby túžili a museli vedieť, rozumieť,15.
byť informované, aby sa vecami zaoberali.“ BAUDRILLARD, Jean – LOTRINGER, Sylvere:
Zapomeňte na Baudrillarda. Rozhovory s Baudrillardom. Olomouc: Votobia, 1997, s. 119.
PATOČKA, Jan: Tělo, společenství, jazyk, svět. Praha: Oikoymenh, 1995, s. 76.16.


